
Do Reino da Qualidade ao Reino da Quantidade 1

A experiência que apresentaremos tem como fio condutor o tempo. O tempo dos músicos, o

tempo dos filósofos, o tempo dos relógios, o tempo do povo e do rei; o tempo do tempo. As conceições

aristotélicas e escolásticas do  tempo imperam no século XIII, quando começa cronologicamente esta

história. Viajaremos por Oxford, na Inglaterra, ou Paris, na França, no tempo e lugar quando começam

a serem questionadas as ideias de Aristóteles, mas não para rejeitá-lo realmente, senão para o atualizar.

Começaremos com uma aproximação ao conceito aristotélico de tempo. 

O ponto de partida com certeza fica no conceito de tempo.  O que é,  como podemos apreendé-lo.

Devemos ter em conta que o tempo é sempre referido ao movimento, já que o conceito de tempo não

poderia ser compreendido, sem que algum movimento associado a ele, o fizesse aparecer em nossas

vidas. Comenta o professor José Luis Pardo sobre este jogo entre tempo e movimento: (PARDO, 2011):

A propósito del movimiento -es decir, del cambio en general- como «paso de la potencia

al acto», Aristóteles -pensador a quien Bergson tiene siempre muy presente, aunque sea

como referencia polémica- señalaba que en todo proceso de transformación la cosa que

cambia retiene algo de lo que era antes de comenzar a cambiar, y ha adquirido ya algo

de lo que será cuando el proceso haya acabado, y que es ello mismo -la «parte» actual

del desarrollo- lo que hace pensable su movimiento. Esto es un modo de decir (como

por otra parte suele hacer Aristóteles) que la «potencia» solo es pensable en virtud del

acto (lo que la cosa era en el acto pasado, antes de comenzar a cambiar, y lo que será en

el acto futuro, cuando el cambio se haya completado) o, dicho de otra manera, que el

acto es lógicamente anterior a la potencia. (PARDO, 2011:25) 2

É importante notar que a relação entre tempo e movimento é complexa: pode acontecer que nós,

os seres humanos, tenhamos a tendência de pensar através de representações e seja difícil para nós

conceber uma outra maneira de abordar este e outros fenômenos. Para os gregos, por exemplo, um

1  Conceitos criados pelo inclassificável intelectual francês René Guénon para se referir a um longo período 
histórico que começa na remota antiguidade e que culmina no século XX. Ele postula que o mundo moderno está 
em decadência devido à dessacralização da vida mediante a quantificação absoluta do cosmos humano.

2 Sobre o tema do movimento - isto é, da mudança em geral - como "a passagem da potência para o ato", Aristóteles
- um pensador que Bergson sempre tem em mente, mesmo como uma referência controversa - apontou que em 
todo processo de transformação a coisa que muda retém algo do que era antes de começar a mudar, e já adquiriu 
algo do que será quando o processo for concluído, e que é ele mesmo - a "parte" atual do desenvolvimento - que 
torna seu movimento pensável. Essa é uma maneira de dizer (como Aristóteles geralmente faz) que "potência" só 
é pensável em virtude do ato (o que a coisa estava no último ato, antes de começar a mudar, e o que será no ato 
futuro, quando a mudança foi concluída) ou, em outras palavras, que o ato é logicamente anterior ao poder.



ponto   não  possue  nenhuma  dimensão,  é  dizer  é  somente  um  lugar  no  mapa  que  não  pode  ser

observado. Uma linha reta é uma uniao Portanto, as linhas não têm espessura e, portanto, o triângulo

grego não pode ser observado, mas apenas concebido em um reto difícil ao pensamento. Então, as

pessoas precisam de uma imagem que represente um triângulo,  mas isso é uma traição da própria

natureza do triângulo grego, porque é o locus que emerge do cruzamento de linhas não visíveis. Por

outro lado, o tempo só é concebível através da representação através do movimento (o relógio mede o

tempo por meio do movimento dos ponteiros que nos dizem "agora você está aqui" ...). Fala o professor

Pardo citando Bergson (PARDO, 2011): 

Se a flecha começa do ponto A para cair no ponto B, seu movimento AB é tão simples,

tão indecomponível quanto o movimento da tensão do arco que dispara ela (...) O curso

da  flecha  (...)  é  um  e  único  salto  (...)  Um  movimento  único  é,  por  hipótese,  um

movimento  entre  duas  paradas  (...)  A ilusão  vem  de  que  o  movimento,  uma  vez

efetuado,  deixou ao longo de sua trajetória  um caminho imóvel  no qual  você pode

contar tantas imobilizações quanto quiser (...) supor que um móvel está em um ponto da

trajetória é cortar  com tesoura nesse ponto, a viagem em dois, e substituir  por duas

trajetórias a trajetória única que foi considerada em primeiro lugar. É distinguir dois atos

sucessivos onde, por hipótese, existe apenas um. É, finalmente, levar ao rumo da flecha

tudo quanto se pode dizer do intervalo que percorreu, isto é, admitir a priori o absurdo

do movimento coincidente com o imóvel. (PARDO,2011:23-24) 3

É  importante  agora  explicar  o  conceito  de  representação,  tão  importante  na  história  do

pensamento e nas filosofias da diferença e que nos permitirá compreender as críticas à representação.

Pardo defende que a crítica feita, desde tempos imemoriais, a esse conceito aristotélico é injusta porque

seriam os escolásticos, aqueles que distorceram o conceito, portanto, o crítico deveria abordá-los. Para

não  entrar  em  controvérsias  que  poderiam  nos  levar  a  percorrer  caminhos  fora  do  nosso  foco,

aceitaremos essa crítica como válida,  aceitando que a  interpretação escolástica é  a  que finalmente

permeia a história até hoje.  (PARDO, 2011): 

3  Si la flecha parte del punto A para cer en el punto B, su movimiento AB es tan simple, tan indescomponible en 
cuanto movimiento como la tensión del arco que la dispara (...) El curso de la flecha (...) es un solo y único salto 
(...). Un movimiento único es completamente, por hipótesis, un movimiento entre dos paradas (...) La ilusión 
procede de que el movimiento, una vez efectuado, ha dejado a lo largo de su trayecto una trayectoria inmóvil 
sobre la cual se pueden contar tantas inmovilidades como se quiera (...) suponer que un móvil está en un punto del
trayecto es cortar, mediante un tijeretazo dado en ese punto, el trayecto en dos y substituir por dos trayectorias la 
trayectoria única que se consideraba en primer lugar. Es distinguir dos actos sucesivos allí donde, por hipótesis, no
hay mas que uno. Es, por último, llevar al curso de la flecha todo cuanto puede decirse del intervalo que ha 
recorrido, es decir, admitir a priori el absurdo de que el movimiento coincide con lo inmóvil. 



A dificuldade contra a qual luta Bergson, portanto, reside não só na redução brutal à

imobilidade por causa da abstração geométrica, mas na 

condição muito mais sutil de que o pensamento parece ligado à forma do atual: de modo

que o movimento não poderia ser pensado, exceto através da mediação do descanso, a

potência não pode ser pensada senão por meio do ato, a esta submissão do tempo ao

descanso (ou da potência ao ato) no pensamento é o que em rigor deve ser chamado em

geral  (e  não  apenas  em  referência  à  geometria  ou  simbolização  matemática),

"representação", rótulo pelo qual a geração filosófica que Deleuze pertence estigmatiza

seu principal inimigo intelectual. Isso é consistente com o fato de que, sendo cada um

dos "pontos"ou "passos"nos quais o movimento é dividido de maneira abstrata, uma

parada significa um hic et nunc ("agora o móvel está aqui"), isto é, , um presente, de tal

maneira que o processo de representar o movimento como uma sucessão de pontos de

parada  ou  detenção  (aqui  e  agora)  possa  ser  literalmente  re-apresentação  (isto  é,

tradução ao presente) do movimento, sendo esta "tradução"a qual, segundo Bergson, o

desfigura e distorce. (PARDO, 2011:25-26) 4 

Esse  paradoxo,  dado  pela  impossibilidade  de  dividir  o  movimento  sem  correr  o  risco  de

desfigurar a natureza dele, foi um dos temas trabalhados pelos mertonianos, e eles foram os primeiros

na  história  a  aceitar  os  riscos  e  abrir  as  portas  para  entender  as  paradas  sucessivas  do  segundo

movimento. Os estudos dos calculadores de Merton foram baseados precipuamente no movimento de

um corpo em aceleração uniforme e como ele pode ser dividido em seções e fazer uma equivalência

com outro corpo que percorre a mesma distância, mas com velocidade constante. Isso trouxe como

consequência, para a música, que o tempo musical, ou seja o compasso, também pudesse ser dividido

em paradas sucessivas, abrindo o campo para a divisão irregular da unidade musical. Para compreender

o contexto, é necessário aguçar o conceito de música na antiguidade e no mundo medieval, porque a

4   La dificultad contra la que lucha Bergson, por tanto, no reside unicamente en la grosera reducción del
movimiento a la inmovilidad por mor de la abstracción geométrica, sino en la mucho mas sutil condición de que el
pensamiento parece ligado a la forma de lo actual: por ello el movimiento no pude pensarse sino es por la mediación
del reposo, la potencia no puede pensarse mas que por mediación del acto, y a esta sumisión del tiempo al reposo (o
de la potencia al acto) en el pensamiento es a lo que en rigor habría que llamar, en general (y no unicamente en
referencia a la geometria o la simbolización matemática), «representación», rótulo mediante el cual la generación
filosófica a la que Deleuze pertenece estigmatiza a su principal enemigo intelectual. Ello es coherente con el hecho de
que, siendo cada uno de los «puntos» o «pasos» en los que se divide abstractamente el movimiento, una parada,
supone un hic et nunc («ahora el móvil está aquí»), es decir, un presente, de tal manera que el proceso de figurarse el
movimiento como una sucesión de paradas o de puntos de detención (aquís e ahoras) pude denominarse literalmente
re-presentación (o sea, traducción al presente) del movimiento, siendo esta «traducción» la que, según Bergson, lo
desfigura y falsea.



correta divisão do tempo foi feita seguindo parâmetros filosóficos ou matemáticos que exigem saber o

que entendiam por música nessa época.

Não  seria  correto  ter  em  mente  a  concepção  moderna  da  música  como  uma  forma  de

entretenimento,  empresa,  indústria musical,  em suma, associada apenas à produção de emoções ou

prazer recreativo desde que a música foi entendida e produzida -e ainda se entende assim em muitos

lugares-  de maneiras  que não podem ser  facilmente entendidas  por  nossas  sociedades  showbiz  ou

hipermoderna5.  Se  viajamos  de  volta  no  tempo,  no  quadrivium6 a  música  era  um subconjunto  da

matemática, na qual a música sonora certamente se encaixava, mas cujo escopo maior era a música

teórica. Podemos trazer à luz o que Santo Agostinho disse sobre a música no discurso do professor

Lorenzo Mammi: (MAMMI, 1993):

Nos primeiros 5 livros do De Música, que tratam apenas de métrica, Agostinho parte da

definição  da  música  como  scientia  bene  modulandi  para  estabelecer  uma  série  de

distinções: 1) a música se distingue da gramática porque estuda a relação das durações

em si, em seu conteúdo racional, e não a relação de estas com as sílabas, que é arbitrária

e embasada apenas na autoridade da tradição; 2) modulação deriva de modus, medida,

mas não hã perigo de ultrapassar as medidas (portanto necessidade de ciência) se não

tiver movimento (peritia bene movendi); Para que sejam passíveis de reflexão musical

as medidas dos movimentos precisam ser consideradas em si, e não em relação a um

fim.(MAMMI, 1993:101)

Foi Pitágoras de Samos o primeiro que a história oficial confere o privilégio de ter estabelecido

a estreita relação entre as notas musicais de uma escala e os números primários ou fundamentais (1, 2,

3 ...), e o fez empiricamente, usando um instrumento musical cuja origem é perdida no antigo Egito.

Esse instrumento, conhecido como monocórdio, além de servir como caixa de som, era usado para fins

místicos e religiosos, pois estava associado à representação dos quatro elementos (terra, água, fogo e

5  A sociedade do showbiz ou sociedade do espetáculo é um conceito criado por Guy Debord para representar a
condição especial do capitalismo em absorver rebeliões e vazia-las de conteúdo, oferecendo-as como um fetiche
superficial às massas. O hipermodernismo é um conceito criado pelo filósofo francês Gilles Lipovetsky para se
referir ao presente como uma exacerbação do moderno e não como uma pós-modernidade.

6 Quadrívio ou  (em latim: quadrivium; de quatro vias ou caminhos,  era  o nome dado ao conjunto de quatro
matérias (aritmética, geometria, astronomia e música) ensinadas nas universidades desde o século X até o século
XVIII  aproximadamente,   na fase inicial  do percurso educativo,  cujo ápice eram as disciplinas teológicas. A
educação era iniciada com o trívio (gramática, lógica e retórica), as primeiras três das sete artes liberais, seguindo-
se as restantes quatro, que formavam o quadrívio. O quadrívio foi desenvolvido por Marciano Capela, que tentara
desta forma sistematizar todo o conhecimento humano, e organizado depois por Pedro de la Ramée.



ar) e à interminável dança cósmica dos planetas. e o sol. Professor Oscar Abdounur define o alcance

desta experiência de Pitágoras (ABDOUNUR, 2014):

O experimento de Pitágoras representa o início de uma ciência voltada à matemática na

Grécia. Ele mostra como uma ordem matemática é inerente ao espaço físico, portanto

corroborando tal ordem como a origem e fundamento da harmonia.  A descoberta de

Pitágoras concernente ao monocórdio lança luzes em um vasto número de discussões

sobre teoria  musical  tendo razões  como base,  tanto na Grécia  como após o período

helenístico. Esta característica conformou a concepção de música ocidental com uma

compreensão matemático- -especulativa até o Renascimento,  quando uma concepção

mais empírica começou a emergir. (ABDOUNUR, 2014:3)

A experiência de Pitágoras foi pioneira no uso de um objeto para estudar a natureza, mas a

divisão que faz da corda não é baseada em inteiros positivos, mas em razões com números altos. Os

critérios que vamos explicar correspondem à experiência de Zarlino7 com o monocórdio. Se excitarmos

uma corda esticada em uma caixa ressonante  com um prego ou um arco, ela emitirá um som. Vamos

supor uma nota SOL. Se medirmos o comprimento (vibrante) da corda e multiplicá-la pela razão ½

(divisão  por  dois),  e  excitar  a  corda  pressionando  exatamente  no  ponto  médio,  obteremos  uma

sonoridade  diferente  da  anterior,  mas  representando  a  mesma  nota,  apenas  uma  oitava  acima.  E

digamos que conseguiríamos o próximo SOL. Se continuarmos aplicando sucessivamente as razões

2/3, 3/4, 4/5, etc., obteremos notas diferentes até completarmos uma escala musical natural, que tem

sete notas. Por exemplo, uma escala que começa na nota Do, continua com Re, Mi e assim, Fa, Sol, La

e SI, repetindo o ciclo novamente com um novo Do, um novo Re, e assim por diante até o infinito até o

limitações materiais  da corda permitem isso.  Deve-se dizer que somente em uma corda é possível

realizar  esta  experiência  com sucesso  porque  se  usar  bastões  ou  tubos  ter-se-ia  que  completar  os

cálculos com a multiplicação por um coeficiente de correção e nem sequer pensar no modelo mais

difundido onde Pitágoras aparece usando blocos metálicos para demonstrar estes conceitos, com blocos

sólidos, cuja relação entre notas é bastante enarmônica.

Esta  experiência  marcou grande parte  da história  antiga,  mas apenas no séculoVI de nossa

época Boécio complementa e dissipa o alcance desta descoberta, mantendo firmes as bases do currículo

da  época,  chamadas  "sete  artes  liberais",  até  o  século  XVI.  Mais  tarde,  já  na  época  de  Bach

7 Gioseffo Zarlino (Chioggia, 31 de janeiro de 1517 – Veneza, 4 de fevereiro de 1590) foi um teórico musical
italiano e compositor da Renascença. Foi, possivelmente, o mais famoso teórico musical ao lado de Aristóxenes e
Rameau, e trouxe grande contribuição para a  teoria  do contraponto e  da afinação dos intrumentos musicais.
(wikipedia)



(aproximadamente 1700), os músicos abandonam a afinação natural, preferindo a divisão exata entre as

notas  musicais.  Isso  proporciona  maiores  possibilidades  harmônicas  à  composição,  pois  permite  a

passagem  por  diferentes  acordes  sem  criar  dissonâncias  desagradáveis.  Essa  forma  de  afinação,

chamada de temperamento igual, estabelece a base de toda a música ocidental atual.

Este modo de praticar música, atravessado por significados transcendentes, onde os poderes são

atribuídos aos símbolos numéricos, compartilha um certo nível de afinidade com a música usada pelos

povos ancestrais, como o povo mapuche, que têm um profundo senso de re-ligação para com os seus

ancestrais e os deuses e espíritos menores. Para eles e outros povos nativos, os sons e palavras de suas

cantigas não são banais, eles não abrem suas bocas para descrever amores perdidos ou descobertos,

acompanhados de  tambores.  O som do kultrún,  o  tambor cerimonial  usado pelos  machis  em seus

rituais, é despertar energias anteriormente estáticas e pedir o favor das entidades superiores8.

Portanto,  e  sem vontade  de classificar  com precisão,  mas com a intenção de ter  diferentes

conceitos musicais em mãos, poderíamos dizer que existem três grandes áreas conceituais a saber: uma

primeira que poderia ser chamada de recreativa, onde  se encaixam  as músicas cuja função é entreter

ou produzir emoções e sensações, música popular, música erudita, música para vender coisas, cantar

para o humano. Em segundo lugar, temos música com um sentido re-ligacional, ou seja, a área onde

vivem todos as músicas com significado religioso ou místico, os cânticos mapuche, o canto gregoriano,

os chamados à mesquita, louvor aos deuses, etc. Um terceiro campo seria aquele em que a música é

entendida  como  um  construto  teórico  baseado  em  operações  matemáticas.  Bogue  descreve  essas

diferenças citando Boetius (BOGUE, 2014).: 

In Boethius ’s differentiation of musica instrumentalis (actual vocal and instrumental

music),  musica  humana  (the  physical,  emotional,  and  spiritual  harmony  of  human

beings) and musica mundana (the harmony of the spheres), one finds the entire range of

Platonic  analogies  as  wellas  the  clear  hierarquical  ranking  of  physical  and  spiritual

activities that renders actual music a mere sensual echo of the of the more significant

music of mathematicas and philosophy. And holding the entire system together are the

notions  of  number  and  proportion  as  all-perpasive  forms  and  cosmic  order  as  the

delimitation and regulation of a whole. (BOGUE, 2014:15) 

8  Para um completo exame ao kultrún mapuche ver (GREBE, 1973)


