
As ideias pedagógicas no Brasil

 na era pombalina

Mario del Solar Moraga

Turma 312­A

Dezembro 2015

Resumo

O chamado «século das luzes» representa mais um passo para a Modernidade. Cenário de incruentas batalhas

da guerra religiosa entre cristãos irreconciliáveis, também é a época das lojas maçônicas, da consolidação da revolução

industrial na Inglaterra, das lutas imperiais entre as potencias marítimas e que no Mar Caribe decidem a sua sorte, dos

avanços matemáticos, de Kant, Spinoza, Locke, Newton, Montesquieu, Voltaire, Diderot, etc., é uma época que chega

ate nós, levantando as bandeiras da luz que ilumina a nova era, longe da época medieval, a época das «trevas». O que se

intenta  neste trabalho é mostrar uma época iluminista cenário de confrontos complexos entre a Igreja Católica, a Igreja

Protestante, os reis europeus, a nobreza, a maçonaria, os mercadores, o povo, mas onde o poder temporal, aliado à

burguesia  em ascenso,  exercem a  hegemonia,   fazendo  emergir  um Estado  diferenciado  da   Igreja.  Se  consolida  o

regalismo,  mas   esta   irrupção   do   Estado   na   vida   quotidiana   não   produz   a   «iluminação»   do   povo,   mas   sim,   a

concentração  do  poder.  Ademas,   tenta    mostrar   como o  Marquês  de  Pombal   transforma­se   em  figura   central  da

administração do reino e a influência que teve nas políticas educativas, assim como as suas influências inspiradoras, e

as suas lutas contra os jesuítas. 

Palavras­chave: iluminismo, Pombal, educação, história da educação no Brasil, jesuítas.

O contexto 

Diz Infoescola no seu site: 

O iluminismo foi um movimento global, ou seja, filosófico, político, social, econômico e cultural,

que defendia o uso da razão como o melhor caminho para se alcançar a liberdade, a autonomia e a

emancipação. O centro das idéias e pensadores Iluministas foi a cidade de Paris.

Os iluministas defendiam a criação de escolas  para que o povo  fosse educado e a liberdade

religiosa.  Para divulgar o conhecimento, os iluministas idealizaram e concretizaram a idéia da



Enciclopédia (impressa entre 1751 e 1780), uma obra composta por 35 volumes, na qual estava

resumido todo o conhecimento existente até então.

O   iluminismo   foi   um   movimento   de   reação   ao  absolutismo  europeu,   que   tinha   como

características   as  estruturas   feudais,  a   influencia   cultural   da   Igreja   Católica,   o   monopólio

comercial e a censura das “idéias perigosas”.

O nome “iluminismo” fez uma alusão ao período vivido até então, desde a Idade Média, período

este de trevas, no qual o poder e o controle da Igreja regravam a cultura e a sociedade. i (os grifos

são nossos).

Aquela passagem desta enciclopédia online, é característica dos prejuízos e desinformações

que se espalham nas escolas,   ricas e pobres,  e ainda na Academia universitária,  sobre a  época

iluminista. Que os partidários do iluminismo visassem a criação de escolas para o povo se contradiz

com os fatos, especialmente em Portugal e as suas colônias. Que foi uma reação ao Absolutismo é

uma verdade a médias, pois só na França se apresenta trajada com aquelas vestes. O caso português

é emblemático do «despotismo ilustrado». É dizer, para escrever sobre as ideias pedagógicas na

época iluminista em Brasil, temos que nadar contra a corrente e procurar leituras críticas a respeito

de este período, como a do professor Saviani ou de Kenneth Maxwell. 

Diz Saviani: «O século XVIII foi marcado, em Portugal, pelo contraste entre a atmosfera

religiosa, ainda dominante, com seu séquito de crendices, e a visão racionalista pautada pela lógica;

entre o anseio por mudanças e o peso das tradições; entre fé e ciência». ii (SAVIANI, 2008, p. 77) 

Poderíamos acrescer que é também o século da luta entre a nova classe burguesa e a nobreza

aristocrática. Europa já havia «esmagado o Continente Africano e se nutrido com o grande tráfico

negreiro» iii(MOORE, 2007, p. 126), permitindo que a revolução industrial explodira na Inglaterra.

O capitalismo abrange praticamente   toda Europa.  A colonização em América e  o comércio  de

escravizados, trazidos da África, faz o seu papel na economia da época, lotando Europa com divisas

e mercadorias americanas e forjando novos mercados.   No ano de 1750  morre Johann Sebastian

Bach, sem ser nem remotamente reconhecido, deixando a fama para os seus filhos que criam una

nova música, onde as paixões   e toda classe de dualismos penetram na arte musical1. No período

iluminista a guerra religiosa entre católicos e protestantes continua a seguir implacável e violenta,

guerra à que se soma um novo protagonista: a Maçonaria. Em 1743 o governo português proibi a

maçonaria e julga a John Coustos, quem é libertado pelas diligências pessoais do rei de Inglaterra

Jorge IIiv  , o que é reflexo da penetração das ideias iluministas por meio das lojas, que passavam

1 Para dar uma olhada na música dos filhos de Bach recomenda­se assistir este concerto ao vivo com obras variadas 
https://www.youtube.com/watch?v=JhLhRYWPhPc . 

https://www.youtube.com/watch?v=JhLhRYWPhPc
http://www.infoescola.com/historia/feudalismo/
http://www.infoescola.com/historia/absolutismo/


grandes perigos em Portugal, antes da chegada de Pombal ao poder. 

É inegável que existe um contraste entre as ideias representadas pela Igreja Católica e a

Igreja Luterana, a nobreza «ociosa» contra a emergente classe comerciante, as ideias racionais em

contra das ideias religiosas,  Reforma e Contrarreforma, (luta sangrenta que ainda produz mortos na

Irlanda e na Escócia). Também, a época em questão,  é caraterizada como cenário da luta entre

«ciência» e «fé», mas, aceitando esta afirmação pois ajuda a entender o passo do mondo antigo à

modernidade,   exceptuando   a  França,   a  maioria  dos  estados   europeus  mantiveram uma  estreita

relação com a élite da igreja, e os soberanos, todos eram seguidores de alguma religião. Também

existiam ordens religiosas com muito poder, como os jesuítas e os oratorianos, que tinham um

pensamento avançado em ciências, em comparação com as outras ordens, e que fizeram de ponta de

lança para a consolidação dos primeiros laboratórios e centros experimentais. Uma prova disso, é

que   o   próprio   rei   Dom   João   V,   quem   governou   nos   anos   imediatamente   anteriores   à   época

pombalina, era um fanático das novas ciências empíricas, e fez uma aliança com os oratorianos para

fazer   funcionar  os   laboratórios  pessoais  dele,  e  para  administrar    o  ensino de  alguns dos  mais

prestigiados   colégios   voltados   ao   ensino   das   ciências   .   Respeito   da   época   de   João   V,   diz   a

Universidade de Coimbra, no seu site de história da ciência: 

Mas, apesar das críticas feitas no tempo da Reforma ao estado do ensino das ciências, a primeira

metade   do   século   XVIII   ficou   assinalada   em   Portugal   por   um   grande   impulso   nos   estudos

astronômicos (Os Jesuítas e os Oratorianos, 2015). v

De todas formas, a crítica desde o iluminismo português à hegemonia jesuítica foi radical.

Diz ao respeito Saviani, pondo ênfases na educação: 

Defendiam o desenvolvimento cultural do Império português pela difusão das novas ideias de base

empirista e utilitária; pelo «derramamento das luzes da razão» nos mais variados setores da vida

portuguesa;   mas   voltaram­se   especialmente   para   a   educação   que   precisaria   ser   libertada   do

monopólio jesuítico, cujo ensino se mantinha conforme entendiam, preso a Aristóteles e avesso

aos métodos modernos de fazer ciência. 

Essa nova tendência começou a pressionar por reformas no plano político no final do reinado

de Dom João V. Mas a nova situação se impôs com o advento, em 1750, do rei Dom José I e a

consequente nomeação do futuro Marquês de Pombal como ministro. (SAVIANI, idem, p. 80). 

Esta animadversão contra os jesuítas, tem explicação no somente enquanto concorrência de

interesses educacionais,  filosóficos e de cosmovisão do mundo, senão que nascem também   na



cobiça  da fortuna rothschildiana que estes  possuíam, que abrangia desde  fazendas  enormes ate

prédios   valiosos,   passando   por   manufaturas   nas   colônias   e   um   enorme   etc.,   que   inclui   o

aproveitamento de mão de obra escrava. 

Diz Tardieu sobre o uso de escravos pelos padres:

Em pesquisas anteriores, eu estudei a atitude aparentemente contraditória, dos jesuítas em frente

da escravidão em várias províncias  ­o mais bem «reinos», como se acostumava dizer naquela

época­ das Índias Ocidentais.  Os melhores defensores dos negros na Hispanoamérica colonial,

eram de fato,  os maiores proprietários de escravos.  Por difícil que pareça hoje, não é possível

entender este paradoxo sem situá­lo no plano divino que guiaba a atuação da Companhia de Jesus :

obviamente a finalidade econômica não basta para explicar uma gestão que se tem qualificado de

paternalista.   […] Quaisquer   seja  a   razão,  os   jesuítas   ­com hábil   realismo,  dirão  não poucos­

souberam tirar proveito da servidume.vi (TARDIEAU, 2003, p. 61, tradução nossa, grifos nossos)

Os jesuítas em Portugal e os seus domínios, dominaram na esfera educativa por mais de

duzentos anos ate a chegada do rei José I (1750­1777), sucessor de João V. Preocupados de fazer

obras duráveis e influir na sociedade, os jesuítas põem no centro das suas atividades intelectuais, a

educação,   e   assim,   fundam   no   ano   1559   a   universidade   de   Évora.   No   âmbito   da   educação

secundária, fundaram o Colégio Santo Antônio de Lisboa e o Colégio das Artes de Coimbra, ambos

muito prestigiados na alta sociedade portuguesa. 

A educação jesuítica e a formação dos professores

Efetivamente,   como  acusavam  os   iluministas,   o   principal   pensador  na  base   teórica  das

propostas educacionais jesuíticas, foi Aristóteles, mas também Santo Tomás de Aquino, os que

eram profusamente lidos e divulgados pela congregação, no contexto da Contrarreforma católica.

Como síntese das  ideias  religiosas,  filosóficas,  éticas,  pedagógicas,  dos «padres negros»,  é  que

nasce o Ratio Studiorum, texto fundamental, que ordenava burocrática e filosoficamente o processo

de ensino, e que visava à religião como o coração das atividades da ordem. 

Ainda que, possuindo livros considerados heréticos nas suas bibliotecas, os jesuítas também

exerceram a  censura,   tanto  nas  suas   imprensas  como enquanto  Tribunal  da Santa Inquisiçãovii,

(como por exemplo fizeram com Newton, Descartes e Galileo). O fato de que os jesuítas serem

abertos às inovações científicas não significa que eles fossem «abertos» às outras ideias, cristãs ou

não   cristãs,   e   que   não   exerceram,   ou   tentaram   exercer,   o   monopólio   no   campo   da   produção



intelectual, pois, a sua enérgica vontade de poder, fez com que atuaram com força contra todo o que

for   suspeitoso  de  protestantismo,   jansenismo,  maçonaria  ou  pertencente  a  alguma outra  ordem

religiosa católica. 

Outros atores da educação brasileira da época iluminista, são os Oratorianos, congregação

fundada pelo Santo Filipo Neri, na mesma época que São Inácio de Loiola fundava a Companhia de

Jesus.   Contendores   dos   jesuítas,   os   oratorianos   foram   aliados   naturais   das   forças   amigas   do

Marquês   de   Pombal,   mas,   não   por   muito   tempo,   pois   o   marquês,   aos   poucos,   fez   com   que

seguissem os  passos  dos   jesuítas.  Esta  ordem,  a   semelhança  da  Companhia  de  Jesus,   também

mantinha uma forte conexão com as novas ideias da Ciência. 

Nestos jogos de política e influência, as forças em briga, utilizavam, e eram utilizados pelas

congregações religiosas, sem necessariamente compartir cosmovisões. 

Os oratorianos também fundaram instituições educativas de grande importância como por

exemplo a Casa das Necessidades  (1750) e serve para matizar  um suposto quebre radical  com

aquele mondo «anquilosado» antes da era pombalina, e que a Igreja não estava interessada pelas

ciências. Diz a Universidade de Coimbra no site aludido anteriormente:

Na Casa das Necessidades houve uma atividade pedagógica regular entre 1750 e 1768. A

atividade pedagógica e científica de Almeida [oratoriano] entre 1745 e 1760 antecipou

em cerca de um quarto de século a renovação do ensino verificada em Coimbra com a

Reforma Pombalina em 1772.  João Chevalier, foi um dos mais notáveis astrônomos dos

Oratorianos. Em 1759 Chevalier comunicou a observação de um cometa de cauda pouco

comprida mas larga. Esta observação foi enviada a De l’Isle e a outros astrônomos de

Paris, tendo sido apresentada na Academia das Ciências de Paris. Tratava­se do cometa

Halley,   cujo   regresso   tinha   sido   previsto   pelo   astrônomo   inglês   Edmond   Halley,

contemporâneo de Newton… para 53 anos mais tarde (Os Jesuítas e os Oratorianos, idem,

2015). 

Para entender o funcionamento das escolas e a formação de professores no mundo jesuítico,

vamos seguir o que diz o professor Jesus Maria Sousa da Universidade da Madeiraviii no seu artigo

Os Jesuítas e a RATIO STUDIORUM. As raízes da formação de professores na Madeira. 

Segundo ele,  o  jovem jesuíta  tinha que fazer,  em primeiro  lugar,  um mês de exercícios

espirituais,   e   logo  passava  a   estudar  as   sete   artes   liberais:  Trivium e  Quadrivium (dois  anos).

Depois,   era   necessária   a   realização,   no   Colégio,   de   um   curso   humanista   de  cinco   anos,

correspondente a uma espécie de curso secundário (1º ano: Gramática Inferior; 2º ano: Gramática



Média; 3º ano: Gramática Superior;  4º ano: Humanidades; 5º ano: Retórica).  Além disso, eram

precisos ainda dois anos suplementares, consagrados ao estudo profundo do latim, grego e hebreu

(formação literária) e três anos mais, ainda de formação filosófica para exercer o magistério (Regra

28 do Provincial). “A filosofia dava aos futuros professores uma visão orgânica da vida, fazia os

chegar   à   maturidade   do   espírito...”   (ídem,   Franca,   L.   S.J.,   1952:   89).   Aqueles   que   estavam

destinados ao Ensino Superior, deviam consagrar­se durante quatro anos ao estudo da Teologia e

mais dois anos à disciplina em que se iriam especializar. Só aos 30 anos, mais ou menos, é que o

professor Jesuíta terminava a sua formação intelectual. Estava então preparado para começar a sua

formação pedagógica, uma formação em exercício da profissão!

Do conjunto de prescrições práticas e minuciosas, ressalta, acima de tudo, a intenção da

Ratio em orientar o professor na preparação do seu ensino, baseando­se fundamentalmente no

pedagogo, orador y retórico romano, de origem espanhola, Quintiliano.

Todas as aulas, incluindo as de português, seguindo a tradição medieval, eram feitas em

Latim, demonstrando assim, a força que tinha a tradição romana. Os iluministas se queixavam dos

métodos de «imersão total» dos jesuítas, e clamavam por o uso das línguas vernáculas nos estudos.

O Teatro Escolar  viria ser fundamental para a formação religiosa e intelectual dos alunos

das escolas  jesuíticas.  Dizia a Ratio Studiorum: “as declamações teatrais  fortificam a memória,

educam a voz, apuram a dicção, aperfeiçoam os gestos e as atitudes, inspiram confiança e domínio

de si,  habituam os jovens a encarar de frente as assembleias.” (grifos nossos).   Também se

praticava a disputa entre dois grupos de alunos, de maneira de exercitar a argumentação. Debemos

lembrar que o método escolástico requeria da apresentação de argumentos opostos, onde o professor

fazia uma síntese exprimindo a sua opinião, pelo qual, os jovens eram treinados nas artes da disputa

intelectual.

No que se refere aos castigos, diz a  Ratio: «… quatro níveis de castigo de acordo com a

gravidade das situações e a idade dos infractores: advertências, recriminações, castigo corporal e

expulsão. Aliás, o professor da Companhia não estava autorizado a tocar no aluno com as próprias

mãos, (nunquam ipse plectat).»

Além, para não ficar desprevenidos estipularam que: “Os professores que tenham tendência

para a novidade ou para uma inteligência demasiado  livre,  devem sem dúvida ser excluídos do

ensino.” (Regra 16 do Provincial).

Em   soma,   os   jesuítas   elaboraram   uma   complexa   trama   na   formação   profissional   e   na

formação dos professores, os quais deviam estudar por volta de 14 ou 16 anos para atingir o grau de

maestro, e as suas escolas, ainda sendo orientadas à formação das élites, tinham mais vocação de



educação popular, por exemplo no caso das missões, que a que haverá na época do tenaz Marquês. 

Pombal e as reformas

A história política do Marquês de Pombal começa com as suas nomeações como embaixador

na Áustria e na Inglaterra, onde, tal vez, fizera juramento aos votos da maçonaria, seguindo os

passos   de   outras   altas   personalidades   aristocráticas   da   época.   O   grão   impulso   que   se   deu   à

maçonaria no reinado de Dom José I faz suspeitar algum grau de aliança entre o poderoso Marquês

e os maçons,  e ainda não sendo ele,  membro ativo de alguma lójia,  as  ideias promovidas pelo

Marquês coincidem plenamente com o ideário maçônico, ideário este amplamente espalhado pela

Europa é  pelas  novas  colônias,  e  que sentou as bases  do Iluminismo.  O iluminismo­maçónico,

inimigo das verdades por decreto baseadas na fê, representa o triunfo da burguesia comercial sobre

o clero e a nobreza, mas para atingir este objetivo, teve que adaptar­se e fazer alianças efêmeras ou

duráveis com estos outros setores do poder. Assim, por exemplo, em Portugal, Pombal fez uma

aliança temporal com os oratorianos e mandou fazer o Colégio dos Nobres, para assim interessar à

nobreza nos estudos das novas e complexas atividades comerciais, expulsa os jesuítas, reprime à

nobreza inimiga da sua causa e protege as riquezas vindas do Brasil, das mãos britânicas.  

O futuro Marquês, imbuído das novas ideias, sonha com ter a possibilidade de fazer carne

aquilo que voa em forma de filosofia.  Aponta Saviani: 

Com base nas experiências adquiridas em Londres e em Viena,  o futuro Marquês de

Pombal buscava conquistar em sua pátria algum cargo importante no qual pudesse pôr em

prática novos modelos econômicos e políticos. Mas teve que esperar ate a morte de Dom

João V, ocorrida em 31 de Julho de 1750. (SAVIANI, idem, p. 80)

Então acontece  uma desgraça muito afortunada:  O grão Terramoto  de 1755 em Lisboa.

Assegura Saviani: «Como ministro de Dom José I, Carvalho e Melo soube tirar proveito político do

terremoto   que   destruiu   Lisboa   em   1755,   conforme   ele   próprio   o   proclamou   explicitamente.»

(SAVIANI, idem, p. 81). 

E Saviani mesmo acrescenta, sobre a importância do terramoto, como fato fundacional das

políticas pombalinas por vir, citando a Lilia Schwarcz: 

Sobre   a   base   da   reforma   urbana   de   Lisboa   implantava­se  o   regime   do  «despotismo

esclarecido», doutrina cuja versão portuguesa foi idealizada pelo próprio Pombal e «que



se manteve dominante ate  a  revolução  liberal  de 1820» (SCHWARCZ, 2002,  p.  99).

(SAVIANI, idem, p. 81)

Organiza tudo de forma rápida.  No mesmo dia do terramoto,  maremoto e  incêndio,  que

destruiu praticamente toda a cidade, ele dispôs pontos estratégicos de alimentação e água potável;

enforcou sumariamente os saqueadores; centralizou as decisões e planejou a nova face da capital. A

catástrofe funcionou como um Pearl Harbour, ou o incêndio do Reichstag, a escusa tão ansiada para

entrar em ação e segurar os últimos fios soltos, na sua instalação como «homem forte» da nação.

Este terramoto, aliás,  produz grande debate entre os filósofos europeus dado o caráter dantesco da

tragedia,   o   que   fez   com   que   algumas   crenças   no   «progresso»   e   virtude   do   homem   fossem

examinadas e uma nuvem negra de ceticismo se espalha­se pelo velho mundo.

Uma grão catástrofe precisa  de uma grande reconstrução,  assim,  o  terramoto  de Lisboa

gerou grandes perdas, que por sua vez, exigiriam enormes quantidades de dinheiro. Evidentemente,

o   dinheiro   para   consolidar   os   monumentais   planos   do   marquês,   vinha   principalmente   da   sua

precípua colônia, o Brasil, que naquela época produzia ouro e diamantes em grão quantidade. 

No plano econômico, o Marquês seguia as diretrizes do mercantilismo (a forte presencia do

Estado nas economias nacionais) e, consequente com essa linha, habilmente logra a constituição de

duas   companhias   monopolistas:   a   Companhia   do   Grão­Pará   e   Maranhão   e   a   Companhia   do

Pernambuco; com a soterrada intenção de jogar fora os contrabandistas ­muito abundantes naquela

época­ e eliminar progressivamente a presença dos ingleses do comércio com as colônias. 

O protecionismo econômico promovido pelas ideias mercantilistas, foi fonte de inúmeras

disputas entre Inglaterra e os impérios espanhol e português. Inglaterra, que naquela época liderava

a produção em série capitalista, é dizer, que produzia objetos que tinha a obrigação de pôr nos

mercados, precisava de portos libres, negociação direta com os produtores, baixos impostos, preços

baixos, etc,  o contrário do que promoviam, por exemplo,  as medidas de proteção das matérias­

primas (principalmente agrícolas e mineiras); da conformação de companhias monopolistas (que

asseguravam preços estáveis aos fazendeiros),  e, precipuamente, da proibição de atracar nos portos

de todo o império, de barcos estrangeiros ou de países não aliados, todas estas, medidas de cunho

mercantilista.   Embora   sob   forte   pressão   inglesa,   o   marquês   promoveu   a   aparição   de   algumas

indústrias no Brasil mas que não tiveram longa vida, pois o ano 1785, oito anos após a morte do

marquês, toda indústria foi proibida. Diz ao respeito Saviani: 

Essa era a condição preliminar [retirar Portugal da dependência inglesa] de seu projeto de



cunho mercantilista que implicava, pelo aproveitamento racional da riqueza propiciada

pelo ouro do Brasil, a instalação de indústrias e a dinamização do comércio.  (SAVIANI,

idem, p. 81)

Respeito  das   linhas  orientadoras  dos   seus  planos,  o  Marquês  de  Pombal   as   explicita   em uma

singular ocasião:  

Nas  Observações secretíssimas do marquês de Pombal, Sebastião José de Carvalho e

Melo,  na ocasião da inauguração da estátua equestre  no dia 6 de Junho de 1775 e

entregues por ele mesmo, oito dias depois, ao senhor rei d. José o 1º, Pombal apresenta

os nove princípios básicos do novo Estado por ele  instituído:  «o desenvolvimento da

cultura geral, o incremento das indústrias, o progresso das artes, o progresso das letras, o

progresso científico, a vitalidade do comércio interno, a riqueza do comércio externo, a

paz política, a elevação do nível de riqueza e bem­estar»  (SAVIANI, idem, p. 81)

Mesmo dirigindo com mão de ferro os destinos  de Portugal,  os  planos de Pombal,  não

estiveram isentos de problemas. Os   habitantes ricos do Brasil se queixavam dos altos preços dos

escravos africanos e do monopólio dos jesuítas sobre o trabalho indígena, das isenções de impostos

da   Igreja   e   da  competência  desleal.  A  expulsão  dos   jesuítas  no   ano  1759  destravou   todos  os

obstáculos e permitiu, aos fazendeiros, comerciantes e novos burgueses brasileiros, utilizar a tão

ansiada mão de obra indígena obtida a menor preço e sobre a qual pesavam inumanos horários e

toda classe de penúrias e humilhações. Diz ao respeito o historiador Keneth Maxwellix:  

A luta entre Pombal e os jesuítas fez com aumentar o fluxo de escravizados africanos….

E permitiu as mais groseiras formas de exploração e humilhação da população indígena.

(MAXWELL, 1996, p. 60)

Nesta luta de poderes, Pombal tomaria partido claramente: «Pombal favoreceu as minorias

mais ricas em desmedro dos pequenos e medianos comerciantes...» (MAXWELL, idem, p. 60)

Se bem foi relativamente simples obter o decreto de expulsão dos jesuítas de Portugal e as

suas colônias, derrotar as missões implicaria um esforço de guerra enorme, do ponto de vista militar

e econômico, guerra que duraria oito anos e dessangraria milhares de  índios guaranis. Assinala

Maxwell:   «Com o   tratado  de  Madri,   as  missões   jesuíticas   passaram a   ser   um  perigo  para   as

demarcações de limites.» (MAXWELL, idem, p.72,)



Pombal tinha para o Brasil grandes projetos. Ele achava perigoso que tendo tanto território,

o brasil ficasse exposto à voracidade, fundamentalmente inglesa e espanhola, que poderia derrotar

facilmente populações tão dispersas na geografia e, pelo tanto, com baixas probabilidades de se

defender. Consequente com aquilo, ...«Pombal promoveu a miscigenação com índios para abastecer

de mão de obra barata no Brasil.» (MAXWELL, idem, p. 72). Desta afirmação se desprende, que o

processo de miscigenação tem o objetivo de proteger as fronteiras e prover de população mestiça,

que viesse a competir com a população originária  e que trabalhasse na produção de mercadorias.

Pombal tinha muito claro o seu escopo em educação: educar as novas élites para governarem

o vasto império, nos termos promovidos pelo iluminismo. 

Basicamente,   a   reforma educacional  pombalina   teve  um objetivo  altamente  utilitário:

produzir um novo corpo de funcionários ilustrados para fornecer pessoal  à burocracia

estatal e à hierarquia da igreja reformadas. Seria aqui, entre esses burocratas e clérigos

recém­forjados,   que   as   reformas   pombalinas   encontrariam   seus   perpetuadores   e

defensores. (MAXWELL, idem, p. 110).

Mas, também este autor aponta o problema central das reformas no Brasil:

A luta contra os espanhóis pela disputa das terras fronteiriças da região da Prata, no sul do

Brasil,   entre   1763   e   1777   inibiu   o   programa   de   reforma   de   Pombal   no   Brasil…

(MAXWELL, idem, p. 137)

Grão parte do sucesso de Pombal veio da exploração do Brasil, o que permitiu financiar as

guerras contra Espanha, a reconstrução de Lisboa, pagar os mercenários e exércitos ingleses que

lutavam em Portugal contra a Espanha e a França, etc. Como diz Maxwell: 

De fato, mais da metade das rendas do Estado entre 1762 e 1776 originavam­se direta ou

indiretamente do império ultramarino, em especial do Brasil. (MAXWELL, idem, p. 139)

Mas, já perto do final do seu mandado, Pombal começa a sua decadência junto com a queda

na produção de diamantes e do ouro brasileiros, e Portugal, então, entra num processo recessivo.

A última década do governo de Pombal passou­se em meio a um ambiente econômico



drasticamente  alterado que   teve   resultados   significativos  para  a  economia  política  de

Portugal.   Foi   uma   época   paradoxal,   marcada   pela   recessão   mas   também     por   uma

formidável   concentração   de   poder   econômico   nas   mãos   dos   amigos   de   Pombal.

(KENETH, idem, p. 141)

Reforma dos estudos menores

A expulsão dos jesuítas provocou um vazio na educação secundária e das primeiras letras.

Diz ao respeito Betty Oliveira:

A pesar de todas essas iniciativas, as lacunas deixadas pela supressão das escolas jesuítas, não

foram todas sanadas. Com a dedicação e o sacrifício em que se empenhavam os padres inacianos

ninguém poderia competir. Nem os professores régios (portugueses e brasileiros) nem os de outras

ordens religiosas conseguiram obter aquele espírito de profundo sacrifício, embrenhando­se pelos

mais longínquos sertões, levando a mensagem religiosa educacional àquela gente. (OLIVEIRA,

1973, p. 85) x

  Não se tinham tantos professores para levar o plano de Pombal,  nem provavelmente,  se

tinham grandes intenções de melhorar os estudos menores, pois é claro que o projeto pombalino

visava somente as classes mais altas da sociedade. No Brasil, o primeiro concurso para professores

foi editado em 20 de março de 1760, mas somente em 1765 se produz a primeira nomeação. Sem

embargo, a criação do cargo de Diretor Geral de Estudos ­na pessoa de Tomás de Almeida­ reflete a

necessidade de ativar estos estudos e centralizá­los, embora sejam dirigidos exclusivamente aos

altos níveis da nobreza e a burguesia. 

De   entre   as   inovações   pombalinas   destaca­se   que,   as   aulas   de   Latim   foram   renovadas

proibindo o método de Manoel Álvarez, utilizado pelos jesuítas, e se adotam os métodos de Pereira

(padre oratoriano) ou o de Félix Mendes.  Se nomeiam os cargos de professores de grego, retórica,

hebraico, se proíbem as aulas em latim e se alenta a prática da religião católica. 

O cargo de Diretor Geral de Estudos acaba em 1771, acabando com ele, a primeira fase de

reformas educativas. 



Reforma dos estudos maiores 

Esta fase trata­se fundamentalmente da reforma à Universidade de Coimbra (1772). Na base

filosófica estão Luis Antônio Verney (verdadeiro método de estudar) e Ribeiro Sanches (sobre a

educação da mocidade).  Para implementar a reforma, criou­se uma comissão chamada  Junta de

Providência Literária dirigida por Francisco de Lemos de Faria Pereira Coutinho, brasileiro nascido

em Rio de Janeiro e grão amigo de Pombal, uns dos poucos que manteve­se fiel ate o final do

Marquês, e quem ocupou a cadeira de reitor da mesma universidade entre 1770­1779 e 1799­1821.

Diz Saviani:

Baseando­se em amplo material em que se destacaram as propostas de Luis

Antonio Verney no Verdadeiro método de estudar e de Antônio Nunes Ribeiro Sanches

nas  Cartas  sobre a educação e    mocidade  e  no  Método para  aprender  a  estudar  a

medicina, a Junta concluiu sua tarefa. Submetida à apreciação  do governo, a minuta dos

estatutos foi objeto da carta régia de 8 de agosto de 1772, que, confirmando o trabalho

realizado   pela   «Junta   de   Providência   Literária»,   aprovou   os   novos  Estatutos   da

Universidade de Coimbra. (SAVIANI, idem, p. 122)

Antes  da   reforma haviam quatro   faculdades  em Coimbra:  Teologia,  Cânones,  Direito   e

Medicina. Depois da reforma, se sumariam mais duas: Filosofia e Matemática. 

Em teologia além de modificar os calendários e outras coisas menores, foram eliminados

dos  conteúdos:  as  «Sentenças» de  Pedro  Lombardo e  a  «Suma  teológica»  de Santo  Tomás de

Aquino e entraram no currículo: a «História eclesiástica» de Giovanni Lorenzo Berti, pertencente à

Ordem de Santo Agostino,   e as «Instituições de direito eclesiástico»  do historiador eclesiástico

Claude Fleury. 

No âmbito do Direito, os cursos jurídicos   das Faculdades de Direito e de Cânones foram

reduzidos   de   oito   para   cinco   anos.   Na   Faculdade   de   Medicina   passou­se   do   livresco   ao

experimental, assunto não menor segundo Saviani:

Na   Faculdade   de   Medicina   as   mudanças   foram   bem   mais   profundas.   O   curso   foi

estruturado em cinco anos com seis cátedras que eram trabalhadas uma em cada ano,

sendo   objeto   do   quinto   ano   eram   as   duas   cadeiras   de   prática.   As   cátedras   eram   as

seguintes: matéria médica; anatomia; operações cirúrgicas e arte obstetrícia; aforismos;

prática de cirurgia; e prática de medicina. Sob a direção dessas duas últimas cadeiras, o

estudante, no quinto ano, dedicava­se à prática no hospital. […] A ênfase nas ciências



experimentais  e nos exercícios  práticos  foi  reforçada pela  articulação com os estudos

providos pelas  Faculdades  de Filosofia  e Matemática,  por  esse caminho,  o estudo de

caráter livresco dos tratados de Galeno e Avicena, antes vigentes [SAVIANI, p. 92]

Nas   faculdades   de   Filosofia   e   Matemáticas   veio   a   se   instalar   uma   forte   vertente

experiencialista, mas que segue na linha do João V, quem já  havia desenvolvido o laboratório de

ciências experimentais na  Casa das Necessidades, centrada nos estudos astronômicos.

A ideia era introduzir o iluminismo na universidade para a formação duma nova geração de 

governantes imbuídos do novo espírito. Para isso, fizeram com que as disputas escolásticas e 

«verbalísticas» fossem substituídas pelos estúdios históricos nas faculdades de Teologia, Direito e 

Cânones. Ao respeito assinala Saviani:

Partindo de uma crítica incisiva ao espírito escolástico predominantemente 

no período em que a universidade esteve sob controle jesuítico; desenvolvendo uma 

longa, minuciosa e contundente análise crítica da ética de Aristóteles, os reformadores 

decidiram­se a transformar radicalmente a tradicional universidade portuguesa. 

(SAVIANI, idem, p. 93)

A escolástica  poder­se­ia   interpretar   como a   irrupção  da   razão  na   religião.  De  fato,  os

escolásticos   fazem   análises   racionais,   e   estudam   a   vida   do   homem   comum,   confrontando

argumentos que só ocasionalmente perdem a sua pureza lógica e se adentram na ortodoxia religiosa.

Por tanto, a escolástica, ainda com médio corpo dentro da religião, põe os primeiros tijolos do que

posteriormente será conhecido como «ciência», é dizer,  se analisarmos dialeticamente o conceito,

podemos enxergar claramente que esta dualidade ­fé vs ciência­ tinha que produzir uma síntese na

forma   da   separação   entre   Estado   e   Igreja,   e   consequentemente,   sembrar     a   semente   do

desenvolvimento das ciências no sentido de uma maior independência da fé. 

Vejamos como o professor português Ruy Nunesxi, define Escolástica:

Quando se considera o conjunto de doutrinas que o termo escolástica abrange e quando se observa

que é a filosofia, a disciplina que exprime os seus aspectos mais salientes, pode afirmar­se com

Grabmann que a escolástica é um modo de pensar e um sistema de concepções em que se valoriza

a   vida   terrena   como   dom   admirável   de   que   usufruímos   para   o   nosso   bem   e   para   o   nosso

desenvolvimento pessoal e em que se admite que o ser do homem não se esgota no breve tempo da

sua existência terrena, uma vez que o homem tem um fim supraterreno e eterno e o destino de uma



vida interminável,  sobre poder crescer  ainda neste mundo na vida sobrenatural  que ele obtém

através   do   batismo.   Portanto,   num   primeiro   momento,   casam­se   na   escolástica   a   concepção

filosófica da vida terrena, da sua transcendência às limitações deste mundo e a mundivivência

cristã em que a revelação de Cristo assegura que a vida continua além da morte, que um destino

feliz ou infeliz aguarda o homem conforme o seu modo de viver na terra, e que neste mundo já se

é possível ao homem nascer para a vida sobrenatural e nela crescer até que possa, após a morte,

fixar num estado definitivo de completa beatitude ou de felicidade eterna (NUNES, 1979, p. 244

­245).

Ainda não sendo a escolástica albo deste trabalho, é necessário apresentar a filosofia que se

pretende superar  na época iluminista2  xii.  Na passagem anteriormente citada,  pode­se apreciar  a

importância   que   têm   para   o   homem   e   os   filósofos   medievais,   a   vida   após   a   morte,   e   que   a

escolástica, além de uma filosofia «acadêmica», é um modo de vida. Lembremos que na idade

média ainda não se separavam completamente o mundo «culto» e o mundo «popular», convivendo

por muitos séculos as músicas e histórias do povo entre a nobreza do alto, e parte do baixo medievo.

É  dizer,   que  entanto  a   aristocracia   e   a   alta  burguesia   viviam na  modernidade,   o   povo   seguia

morando na idade média. Na época iluminista, esta separação era muito notória, e, ainda não sendo

tão  grande   como na   época   conhecida   como  renascimento   italiano,   já   as  universidades   tinham

assumido o seu papel como aliadas dos poderes e governos de turno, e os estudantes pobres e os

míticos estudantes vagabundos, só ficavam nas lembranças e canções dos antigos goliardos.  Assim,

as universidades europeias educavam à elite da nobreza, e com o surgimento da burguesia, também

começam a educar às classes mercantis, muito relutantes a instruir­se nos mesmos lugares que a

nobreza ociosa, da qual nada tinham que aprender.   

Em fim, se a escolástica propunha a religião e a igreja como centro administrador da vida o

eixo foi deslocado para o estado, ou seja, para a nova aristocracia vinda dos antigos reis e nobres

que  junto  com a  burguesia  mercantil  debilitaram o  poder  da   Igreja,  começando o  processo de

secularização dos estados nacionais, processo ás vezes conhecido como regalismo. O regalismo é o

2 Para entender melhor o método escolástico, podemos citar uma análise feita por Terezinha Oliveira sobre a Suma   
Teológica de Tomás de Aquino, que numa passagem revisa o tema do Respeito, tema que nasce do convívio diário dos 
homens em sociedade:  «A Questão sobre o ‘Respeito’ é sistematizada em três artigos que são: Artigo 1. ‘O respeito 
é uma virtude especial, distinta das outras’?; Artigo 2 – ‘Cabe ao respeito prestar culto e honra às pessoas constituídas 
em dignidade’? e o Artigo 3 –‘O respeito é uma virtude superior a piedade’? Nos três artigos, o Mestre apresenta três 
argumentos favoráveis às sentenças e um contrário para, depois, responder e apresentar as suas reflexões sobre elas. 
Nesse sentido, formalmente, a questão é ensinada dentro do modelo escolástico: uma sentença, a apresentação dos 
argumentos favoráveis, o contrário e, em seguida, apresenta­se a posição do professor. (OLIVEIRA, 2013, p. 44­45)



triunfo da alta nobreza e as novas burguesias comerciais e financeiras sobre o poder eclesiástico,

pois a correlação de forças produtivas e intelectuais impediu que o mundo eclesiástico exercesse a

hegemonia do poder total, assumindo o Estado os assuntos seculares, mas também os religiosos. 

Todo governo que se prece de tal,  para se manter no poder, deve exercer a censura e a

manipulação da informação, assim também os estados iluministas exerceram o poder do monopólio

e da censura de livros e publicações,  tal  como faziam as ordens religiosas por médio da Santa

Inquisição e como fariam em paralelo, os estados onde havia triunfado a religião protestante, e que

levariam às primeiras teocracias cristãs da história, como a de Calvino. Nesse espírito de controle

das massas é que nasce com Pombal, a Real Mesa Censória, que vinho para substituir a Inquisição.

Reforma das escolas de primeiras letras

Somente em 6 de novembro de 1772 é que se encarou a questão da educação das primeiras

letras, é dizer, 22 anos após a chegada de Pombal ao poder. Assim, pode­se argumentar que como à

base das ideias iluministas ­como se corroborará mais adiante­ está a exclusão de toda classe de

empregados, operários, artesãos, etc, do ensino, é que o Estado não é exigido nem pressionado para

fazer grandes planos de intervenção territorial em educação, segurando assim que os indivíduos

ilustrados   provenham   sempre   da   mesma   classe   social   e   racial.   Lembremos   que   o  progresso

pombalino não tem como escopo a melhora da população em geral, senão a concentração do poder

econômico e político em poucas mãos e assim centralizar a toma de decisões.

O sistema de educação inicial, foi o de «aulas régias», que simplesmente eram professores

que faziam aulas, em escolas construídas especialmente ou em locais adaptados, ou nas casas dos

alunos pertencentes à elite ou precipuamente nas casas dos professores. Brasil ficou com somente o

5 % do total de aulas régias do Império designadas pelo governo (de um total de pouco mais de

duzentas aulas no toral). 

Diz Sônia Maria Fonseca no site da revista Histedbr: 

Na prática o sistema das Aulas Régias pouco alterou a realidade educacional no Brasil,

tampouco se constituiu numa oferta de educação popular, ficando restrita às elites locais.

(FONSECA, 2015). xiii

Para financiar as reformas se instituiu o «Subsídio Literário», por meio de uma «Carta de

Lei»  em 1772,  que contou com o financiamento  vido dos   impostos  sobre o vinho,  aguardente



(cachaça), vinagre e carne principalmente. Aquele subsídio literário: «… destinava­se a suprir todas

as   necessidades   financeiras   da   instrução   pública   abrangendo   os   estudos   menores   e   maiores   e

garantindo não apenas o pagamento dos salários e demais despesas dos professores. Além disso,

atenderia também a outras necessidades como a aquisição de livros, organização de museu, criação

de laboratório de física, de jardim botânico, instalação de academias de ciências físicas e belas­

artes.» (SAVIANI, idem, p. 99). 

As ideias pedagógicas do pombalismo: Verney e Ribeiro Sanches

Se examinarmos as ideias pedagógicas dos principais teóricos do iluminismo pombalino,

podemos ficar surpresos com a aparente contradição entre a criação duma educação estritamente

para a élite,  e a crítica que se faz sobre o mundo jesuítico, tido por antiquado, inútil e pernicioso.

São precisamente os  estrangeirados, ou seja, os pensadores portugueses judeus (cristãos novos) e

cristãos, exilados principalmente na França e na Áustria, os que sustentam as concepções do mundo

que iriam­se concretizar com a chegada ao poder do novo Rei, Dom José I.   Um dos precípuos

pensadores   é  Luis  Antonio  Verney,   castelhano  de  origem e  padre  Oratoriano,   e,  pelo  mesmo,

natural  adversário  dos   jesuítas.  Ele  elaborou um livro,  baseado em 16 cartas,  conhecido como

Verdadeiro método de estudar, que fundamenta a necessidade de estudar a língua portuguesa e o

Latim, em a própria língua vernácula, posição radicalmente oposta ao antigo método jesuítico que

ensinava tudo na língua dos romanos. 

Outro   intelectual   influente   foi   o   judeu   cristianizado,   Antônio   Nunes   Ribeiro   Sanches,

médico de profissão, quem escreveu o livro intitulado Método para aprender a estudar medicina, e

que serviria de inspiração para a criação do Colégio dos Nobres. Fundamentalmente, o texto apoia o

regalismo, é dizer, que seja o Estado quem assuma as diretrizes do governo, afastando a Igreja, e

procurando o controle centralizado da administração do Estado.   

Estes   pensadores   foram   influídos   pelo   inglês   Bernard   Mandeville   (1670­1733),   quem

advogava pela total supressão das escolas de primeiras letras pois segundo ele, saber ler, escrever e

contar consiste em  «artes muito nocivas para o pobre obrigado a ganhar o pão de cada dia

mediante sua faina diária» e que opina que «Para fazer feliz a sociedade e manter contentes as

pessoas, ainda que nas circunstâncias mais humildes, é indispensável que o maior número

delas seja pobre e, ao mesmo tempo, totalmente ignorante» (SAVIANI, idem, p. 102), para que

assim as gentes humildes não sintam fadiga e mal humor nas suas tarefas. E Ribeiro Sanches remata



dizendo: «nenhum reino necessita de maior rigor na supressão total do ensino de ler e escrever» do

que Portugal e continua dizendo: 

«O rapaz de doze anos ou quinze anos,  que chegou a saber escrever  uma carta,  não

quererá  ganhar a  sua vida a  trazer uma ovelha cansada  às costas,  a roçar  desde pela

manhã ate a noite, nem a cavar». (SAVIANI, idem, p. 102)

Provavelmente exista  um paralelo entre  o pensamento «esclarecido» e o pensamento de

sentido   comum   que   pode   se   escutar   no   cotidiano,   quando   se   afirma   que  se   todos   fossem

profissionais, ninguém quererá limpar a merda. Parece ser, que manter ignorantes às massas é um

princípio fundamental do statu quo, e os governos de todas as épocas levam, escrito em bronze: 

Para fazer feliz  a sociedade e manter contentes as pessoas,  ainda que nas

circunstâncias mais humildes, é indispensável que o maior número delas seja

pobre e, ao mesmo tempo, totalmente ignorante,

 Se compararmos com épocas anteriores, este pensamento excludente atinge níveis críticos na época

pombalina, sendo declarado e exprimido publicamente, sem hipocrisias. Para melhor proveito das

sociedades e nações é preciso manter a maior quantidade de gente pobre e alienada sona parecido

com   o   discurso   dos   economistas   que   nos   falam   que   para   manter   os   «bons   índices

macroeconômicos»   (o   melhor   proveito   das   sociedades   e   nações)   é   preciso   manter   os   salários

mínimos   por   baixo   da   linha   da   miséria   (mantê­los   pobres   e   ignorantes).   Em   consonância,   os

esforços do Marquês dirigiam­se, precisamente, à centralização administrativa, nas mãos dele e dos

seus   amigos   (MAXWELL,   idem,  p.   141),   construindo  a  paz   social  que  viria  das  massas   sem

instrução e portanto incapazes de se rebelar diante as autoridades. Esta ideia de segregação absoluta,

contradiz a imagem da época iluminista como a porta de entrada da luz nas nações, e mas bem vá na

linha do que afirma o historiador Marc Raeff sobre o período como um «Estado policial  bem­

ordenado» (Raeff, M. 1975). xiv 

É de supôr que nesta luta contra a instrução primária, provavelmente contaram com o apoio

dos fazendeiros pois como alegava Sanches, saber ler, escrever e contar fazia com que os filhos

saíssem das aldeias, pelo tanto «o remédio seria abolir todas as escolas em semelhantes lugares». 

É tanto assim, que na mesma Lei do 6 de novembro de 1772 se diz que para o povo produtor

só basta o catequismo dos párocos (SAVIANI, idem, p 103).



Se como diz Saviani: «O ideário pedagógico traduzido das reformas pombalinas visava a

modernizar  Portugal,   colocá­lo  no  nível  do  Século  das  Luzes,   como  ficou conhecido  o   século

XVIII» (SAVIANI, idem, p 103), significa que estas ideias contrárias à educação popular, eram

mundiais. 

Às mudanças no sistema de instrução que cita Saviani, tais como a «criação de aulas régias,

de primeiras letras, a racionalização das aulas de gramática latina, grego, retórica e filosofia e à

modernização da Universidade de Coimbra pela introdução dos estudos das ciências empíricas»

(SAVIANI, p. 103), se somaram também a criação da Aula do Comércio (1759) e do Colégio dos

Nobres (1761), ações lógicas dentro do espírito de fornecer o sistema com pessoal capacitado nas

novas formas de contabilidade e negócios, mas que também são filhas do ingênio do Sebastião José

de Carvalho e Melo, e que marcam o processo de aburguesamento da nobreza. 

«Viradeira de Dona Maria I» e persistência do pombalismo

Com a morte de Dom José I no ano de 1777,   cai, imediatamente, o Marquês de Pombal,

falecendo em 1782 «desterrado» nas suas terras em Oeiras. A nova rainha, com muitos ouvidos para

escutar as queixas britânicas acerca da liberação da economia, eliminou os importantes monopólios

do Grão­Pará e Maranhão, e o de Pernambuco,  com o qual melhorou as relações diplomáticas com

Inglaterra e introduziu o livre mercado nos portos e colônias lusas, afastando­se do mercantilismo

tão caro a Pombal. (KENETH, idem, p. 164). 

Tais foram as mudanças e a ferocidade na perseguição dos antigos camaradas de Pombal,

que este período ficou conhecido como «A viradeira de Dona Maria», mas não ocorreu o mesmo

com a educação que continuou com o processo das aulas régias, porque como diz Saviani:

As reformas pombalinas continuaram em curso, com o processo de implantação das

aulas régias. Ocorreu, mesmo, uma maior expansão, de modo especial no que se refere às Escolas

de Primeiras Letras, que passaram a se chamar «aulas de ler, escrever, contar e catequismo», só

que agora voltaram para as ordens religiosas. (Saviani, idem, p. 107, 1º párrafo),

No Brasil, a implantação das reformas educativas pombalinas ocorreu com atraso e falta de

verba,   centrando­se   principalmente   nas  aulas   régias,   avulsas   e   feitas   nas   próprias   casas   dos

professores. 

Não tem que se ficar com a ideia de que todo foi centralizado nas mãos do Estado, na época



pombalina,  pois   se   fundaram  importantes   centros  de  estudos  dependentes  de  ordens   religiosas

permitidas pelo governo. Por exemplo estão o Convento de Santo Antônio do Rio de Janeiro, o

Seminário de Mariana e o Seminário de Olinda (oratoriano). Este último é muito importante pois foi

um das melhores escolas secundárias do Brasil segundo Saviani (Saviani, idem, p. 110), e onde se

conjugaram   as   ideias   religiosas   e   ilustradas,   formando   leigos   e   padres   filósofos   da   natureza,

promovendo   a   escravidão   e   trabalho   indígena   mas,   paradoxalmente,   formando   aos   futuros

republicanos (Saviani, idem, p. 112). 

Fazendo   o   resumo,   as   reformas   pombalinas   de   instrução   pública   têm   as   seguintes

características:

1. Estatização e secularização da administração do ensino. (Diretor geral de estudos)

2. Estatização e secularização do magistério. (Diretoria geral de estudos)

3. Estatização e secularização do conteúdo do ensino. (Real Mesa Censória)

4. Estatização e secularização da estrutura organizacional dos estudos. (aulas régias)

5. Estatização e secularização dos estudos superiores. (Universidade de Coimbra).



i Retirado do site:  http://www.infoescola.com/historia/iluminismo , no dia 2 de dezembro de 2015. 

ii SAVIANI, D. História das ideias pedagógicas no Brasil. Campinas, SP: Autores Associados, 2008.­ (Coleção 
memória da educação). 2ª ed.

iii MOORE, Carlos. Racismo e sociedade: novas bases epistemológicas para entender o racismo. Belo Horizonte : 
Mazza Edições, 2007. 

iv Retirado do site http://www.freemasons­freemasonry.com/arnaldoG.html#_ednref11 no mês de Setembro de 2015. 
Párrafos 4­9 sobre a história de John Coustos. 

v Retirado do site oficial da Universidade de Coimbra 
http://www.uc.pt/org/historia_ciencia_na_uc/Textos/cienciasexactas/osjesuitas, no mês de agosto de 2015. Párrafos 
10­12.

vi TARDIEU, J­P. Los esclavos de los jesuitas del Perú en la época de la expulsión (1767). In: Caravelle, n°81, 2003.
pp. 61­109. 

vii  FRANCO, José Eduardo, ASSUNÇÃO, Paulo, «A Companhia de Jesus e a Inquisição: afectos e desafectos entre 
duas instituições influentes (séculos XVI­XVII)»,  Actas do Congresso Internacional Atlântico de Antigo Regime: 
poderes e sociedades, ­ As Metamorfoses de um Polvo: Religião e Política nos Regimentos da Inquisição 
Portuguesa (sécs. XVI­XIX), Lisboa, Prefácio, 2004.

viii Retirado do site http://www3.uma.pt/jesussousa/Publicacoes/31OsJesuitaseaRatioStudiorum.PDF, no mês de agosto
de 2015. páginas 11–19.  

ix MAXWELL, K. Marquês de Pombal, paradoxo do iluminismo. Rio de Janeiro, RS: Paz e Terra, 1996. 

x OLIVEIRA, B. As reformas pombalinas e a educação no Brasil. São Carlos, SC: Departamento de fundamentos 
científicos e filosóficos da educação. Universidade de São Carlos. 1973.

xi NUNES, R. A. C. História da Educação na Idade Média. São Paulo: Edusp, 1979.

xii  OLIVEIRA, T. Escolástica como Filosofia e Método de Ensino na Universidade Medieval: uma reflexão sobre o   
Mestre Tomás de Aquino. CEMOrOC­Feusp / IJI­Universidade do Porto. Notandum 32 maio­ago. 2013.

xiii Retirado do site http://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/glossario/verb_c_aulas_regias.htm#_ftn1, do 
HISTEDBR no Agosto de 2015. 

xiv RAEFF, M. The well­ordered police state and the development of modernity in seventeenth and eighteenth century 
Europe: an attempt at a comparative approach. AHR 80, nº 5, dezembro de 1975, pp. 1221­1243. 

http://www.uc.pt/org/historia_ciencia_na_uc/Textos/cienciasexactas/osjesuitas
http://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/glossario/verb_c_aulas_regias.htm#_ftn1
http://www.infoescola.com/historia/iluminismo
http://www3.uma.pt/jesussousa/Publicacoes/31OsJesuitaseaRatioStudiorum.PDF
http://www.freemasons-freemasonry.com/arnaldoG.html#_ednref11

